
BUSSEIG 3 Programa de pensament de Graner que vincula de forma directa la recerca artística 
amb la recerca teòrica i acadèmica, amb l’objectiu de reflexionar sobre la poètica de la dansa i les arts 
vives i sobre els llenguatges coreogràfics actuals. 

Coreografia transtemporal i llinatges queer Busseig 3 – 2025 Elena Castro Córdoba

Un temporal, 
un aluvión



3 4

Elena Castro Córdoba 
Elena Castro Córdoba és investigadora cultural i docent. Doctora en Estudis 
Feministes i de Gènere per la Universidad Complutense de Madrid, màster 
en Gender, Media and Culture per la Goldsmiths University i graduada 
en Filosofia per la Universitat Complutense de Madrid. És investigadora 
en polítiques temporals queer i feministes, en el seu encreuament amb 
estètiques contemporànies i estudis d’arxiu, i ha estat cocreadora del 
col·lectiu de producció cultural i artística Ontologías Feministas, especialitzat 
en cultura visual i digital amb perspectiva feminista. Col·labora sovint amb 
institucions artístiques i actualment és docent a la Universitat Pompeu Fabra 
i a EINA.

Lu Chieregati 
Lu Chieregati és investigadorx, coreògrafx i performer. Va estudiar el Màster 
en Coreografia i Performance a la Universitat de Giessen, Alemanya, dirigit 
per Bojana Kunst. És graduadx en Dansa i Moviment i té un Màster en 
Pràctica Escènica i Cultura Visual per la Universidad Castilla La Mancha 
en col·laboració amb el Museo Reina Sofía. El seu enfocament artístic se 
centra en la creació de ficció i en la imaginació, desafiant les narratives 
del temps capitalista tecnoheroic. Els seus projectes, com ara el Projecte 
Floresta, inclouen peces escèniques, publicacions i tallers que aborden 
el queer, el transfeminisme i les ecologies radicals. A més, forma part 
de M0NSTER.L4B, un duo artístic amb Norma Pérez, una unió afectivo-
creativa des de l’amor, la coreografia i el drag. Col·labora amb diferents 
artistes nacionals i internacionals.

Coreografia transtemporal i llinatges queer Busseig 3 – 2025



5 6

Escribo este texto en días de lluvia. 
Y esta es una frase que parece acompañar la escritura como práctica 
corporal y coreográfica en sí misma. Una imagen plácida, doméstica, 
romántica y prácticamente inaccesible de la escritora que utiliza el 
vaciamiento de las calles y el mal tiempo para encerrarse en el proceso 
creativo. 
Pero esta es una nueva forma de llover. 
Desde hace un tiempo, cada vez que llueve en Barcelona, la ciudad en la 
que vivimos Lu Chieregati y yo, lo hace de forma intensa, violenta. La gente 
se prepara. Desatasca sus desagües, se asegura de que todo quede bien 
cerrado. Piensa bien qué ponerse. A veces llegan alarmas a los móviles que 
nos despiertan con el susto en el cuerpo. Se cancelan clases en centros 
escolares. 
Desde hace un tiempo, cuando llueve se generan aluviones. Estructuras 
acuáticas que arrastran otros cuerpos a su paso. Fenómenos que nos 
hacen conectar con cronotropos concretos; un escenario del colapso 
ecosocial, un territorio que habitamos, el del Mediterráneo, atravesado por 
la violencia. 
En este tiempo, estas son las imágenes que han acompañado la escritura 
de este texto. las del temporal Harry. 
Un temporal, un aluvión, una cuestión de(l) tiempo. 

Temporalidades dragueadas.

Desde los encuentros que tuve con Lu Chieregati, parte de su proceso 
de investigación más amplio denominado Coreografías transtemporales, 
donde le artista revisita e investiga obras pasadas que utilicen formas 
de desviación temporal queer como el “retraso” el “fuera de tiempo” o el 
“anacronismo” a través de la investigación en documentación archivística, 
visionado de proyectos, entrevistas y re-creación corporal, que han 

1. Butler, Judith (BUTLER, Judith (1998) “Actos preformativos y constitución del género: un ensayo sobre 

fenomenología y teoría feminista”, Debate feminista, 9(18), 296-314.

2. Freeman, Elizabeth (2010) Time Binds. Queer tem
poralities, Queer histories, Duke University Press, Durham, p. 62.

Temporalidades del arrastre.
Un aluvión de temporalidades arrastradas.
Un aluvión de temporalidades de las arrastradas.

Una masa de agua en movimiento. Que arrastras cuerpos tras de sí. Que deviene barro. 

  

resultado en este texto y en una apertura al público, el agua no ha dejado 
de acompañarme. El marco del que partíamos en estas sesiones eran 
las “temporalidades queer” en su cruce con los estudios de archivo, la 
danza y el movimiento, siendo uno de los primeros conceptos que nos 
unió el “temporal drag” que también utiliza lo acuático como símbolo. En 
su texto Time Binds, Elizabeth Freeman habla del “temporal drag” como 
una forma de entender y ordenar el tiempo alejado de las comprensiones 
lineales, progresivas, capitalistas y teleológicas, lo que ella denomina la 
“crononormatividad”, entendida como la forma en la que regimos nuestras 
vidas bajo presunciones y expectativas temporales medibles, cuantitativas y 
resultado del proyecto moderno colonial y eurocéntrico. Para ello, Freeman 
utiliza el concepto drag con un doble sentido. Se refiere por un lado al 
análisis de Judith Butler sobre la práctica drag como parodia de género en 
el que, de la mano de su concepto de “performatividad”, desmonta la idea 
de que existe un “original” que precede al acto, analizando cómo el género 
es algo construido temporalmente a través de la repetición de prácticas, 
códigos y actos1. El drag visibiliza y descompone esta falacia, atendiendo 
a los gestos como constructores de cuerpo y desvelando, a través de su 
capacidad cómica y paródica, la fantasía del binarismo de género. Freeman 
sugiere que entendamos el concepto drag, que tan importante ha sido para 
teorizar la movilidad de la identificación de género y el exceso visible que 
cuestiona el binarismo de género, como un fenómeno temporal, esto es, 
como un exceso del significante “historia” y no sólo de “mujer” o “hombre”2. 
Uno de los referentes artísticos que analiza, donde aparece este “temporal 
drag”, son las piezas de la performer Sharon Hayes en las que utilizaba 
pancartas y eslóganes políticos, especialmente de los años setenta, para 
hacer intervenciones y apariciones en el espacio público contemporáneo, 
normalmente lugares señalados o conectados con dichas reivindicaciones, 
analizando el efecto de continuidad o anacronismo que esas frases 
adquirían. Freeman entiende que a través de la repetición de estos 
slóganes, el “original” histórico, al igual que ocurría con la práctica drag y el 
gesto o género “original” que “copia”, queda trastocado. 
Este ejercicio, el de repetición sin original, es precisamente uno de los 
temas en el que profundizamos en nuestros encuentros, a través del 
análisis de una obra de Chieregati llamada Gag, estrenada por primera 
vez en el año 2014, y revisitada junto con Roc Lilith bajo el título Gag 
Reenactment en el 2024. Al igual que con las piezas de Hayes, Gag 
está compuesto por un cuerpo que aparece en escena y un texto que le 
acompaña. El texto parece insinuar una explicación de lo que el cuerpo 
hace o lo que el cuerpo es y su estructura utiliza la dicotomía, el “O”. Este 
texto, en su carácter repetitivo, casi parece “perseguir al cuerpo”, buscando 
una forma de detenimiento de la realidad que se percibe y, en ese sentido, 
una explicación discursiva del significado de sus gestos. 

Coreografia transtemporal i llinatges queer Busseig 3 – 2025



7 8
 3. Ahmed, Sara (2004) The cultural politics of emotion, Duke University Press, Durham.

 4. Recomiendo aquí la vinculación y lectura de esta idea en relación al texto de Carvajal, Fernanda (2021) 

“Nos montamos y se detuvo el tiempo”, #Re-visiones 11. 

  5.Véase Castro Córdoba, Elena (2024)”Introducción” en Enredos tem
porales. Archivando las tem

poralidades queer: afectividad y 

m
aterialidad desde el archivo de Ca la Dona [Tesis doctoral inédita], Universidad Complutense de Madrid.

6. HERNÁNDEZ, Carmen G. (2004), «Mujeres Guadiana: el tratamiento del lesbianismo en los medios

 de comunicación españoles», Sem
inari Lesbianism

e i Sexualitat, València, 

Comissió de Dones 8 de Març: http://www.caladona.org/grups/uploads/2008/11/mujeres-guadiana.pdf

Pero texto y gestualidad no acaban de coincidir, mostrando que el cuerpo 
no “hace” lo que el texto “dice”, generando un fallo, un glitch, que “saca” a 
la espectadora del seguimiento del texto como indicador de comprensión de 
la pieza. Si la normatividad de la “crononormatividad” según Freeman está 
basada en la idea de que existe una estructura sólida y “dada”, el pasado 
conectado con el presente, dándole su significado material y simbólico, 
esto implica que cualquier tipo de “reproducción” de performances pasadas 
o piezas de arte, como hacen Hayes y Chieregati, puedan solo ser 
comprendidas como citas o apropiaciones. Frente a esto, Gag se conecta 
con estructuras de pliegue temporal que proponen una forma de “memoria 
corporal pegajosa”, como la llama Sara Ahmed3, una forma de continuidad 
temporal en la que el traer al presente gestos, movimientos y bailes del 
pasado no implica una conexión con un “tiempo otro” y distanciado, sino 
una emergencia o aparición de un cuerpo y gestualidad arrastrado a través 
del tiempo. 
A lo largo de nuestros encuentros, comenzamos a hablar de 
“temporalidades dragueadas” o qué ocurre cuando la temporalidad se 
draguea. Estos términos aparecían como propuestas de traducción, 
pero también como a-terra-miento en las prácticas de danza y drag que 
compartimos. Si el drag se hace, una temporalidad que se draguea es 
aquella que toma agencia sobre su propia construcción. Una temporalidad 
que se monta a sí misma4. Que cuestiona la fantasía de la historia como 
una disciplina neutral y decide qué ponerse y qué quitarse. El drag puede 
convertirse en una metodología de intervención y narración genealógica 
e histórica con toda su multiplicidad de significados: como práctica 
performativa, pero también como arrastre de genealogías y vínculos queer 
del pasado. Las preguntas que nos unen a Chieregati y a mí en este punto 
son: ¿cómo arrastrar-draguear estas genealogías? ¿cómo traer el pasado 
del movimiento, la danza y lo coreográfico en su condición efímera? 
¿esto es, como a-traer el movimiento? ¿qué archivos pueden acoger esta 
a-tracción?

Temporalidades fluidas: una ola, un río.

El otro sentido o significado en el que Freeman utiliza el drag de “temporal 
drag” supone una crítica a la forma en la que ordenamos y pensamos los 
movimientos feministas a través de figura de la ola, símbolo con el que 
se han ordenado cronológica y secuencialmente estos movimientos. No 
obstante, nos dice Freeman, las olas no se siguen ordenadamente las 
unas a las otras, sino que su movimiento es uno en revuelta, agitado y 
caótico y donde los movimientos son de avance y retroceso, lo que en 

inglés también se llama drag. Este tirón hacia atrás del movimiento del mar 
y de las olas, que en castellano se llama “resaca”, puede ser interpretado 
como los movimientos de avance y retroceso, pero en nuestras sesiones 
nosotres lo hemos querido traducir y entender como “arrastre”, con todas 
las implicaciones políticas que supone pensar el arrastrar de elementos del 
pasado. 
En otro de nuestros encuentros, Lu menciona la palabra “fluidez”, 
aumentando así esta connotación de las genealogías queer atravesadas 
por movimientos propios de entender el tiempo como un canal fluido y 
acuático. Una masa densa, pegajosa, que es difícil de asir y cuya agencia, 
vitalidad, ritmo y movimiento, plantea un desafío a la resistencia del cuerpo 
con el que se encuentra. Al fin y al cabo, uno de los canales que arrastra 
con más fuerza es el agua. Que erosiona los paisajes, que mueve las 
piedras, que da forma a las montañas. Bucear dentro de estas Coreografías 
transtemporales es en este sentido un movimiento errático. Un intento de 
entrada en algo en movimiento y que por lo tanto no muestra ese punto de 
apertura con tanta facilidad. 
El archivo es también un lugar sumergido e inundado5. Su entrada plantea 
retos epistémicos fundamentales. Cómo llegar, cómo acceder, como 
atravesar ese flujo del tiempo, ese río cambiante se vuelve una tarea, 
nunca mejor dicho, escurridiza. Me comentó hace tiempo Carmen Romero 
Bachiller que, al hablar de genealogías queer, concretamente lésbicas, se 
habla del fenómeno Guadiana6. El Guadiana es un río que emerge y se 
sumerge. En esos momentos de inmersión aparentemente ya no existe. 
Entonces podemos decir: “el río se ha secado, el río no está”. 
Pero el río sigue. Bajo la vista, bajo la tierra, en las profundidades. 
Mi pareja hizo este verano un viaje por el río Danubio en bicicleta. La 
primera foto que me envió era una fuente en la ciudad de Donaueschingen 
que indicaba el nacimiento del río. Me vi ampliándola, mirándola con 
detenimiento, pero sin comprenderla. No paraba de preguntarle: “¿pero esto 
qué es? ¿dónde está el río?” Ella me decía: “está ahí, ¿no lo ves?”
Ese punto localizado de emergencia de la masa fluida aparecía 
caprichosamente y nos permitía afirmar con claridad que eso existía, ahí, 
ahora, en ese momento. Las direcciones que tomara a partir de ese punto 
eran desconocidas. El fenómeno Guadiana se ha utilizado para hablar de 
estos puntos de salidas, estos momentos de visibilización de las identidades 
queer, que tanto individual como colectivamente, tienen momentos de 
mayor emergencia y momentos de camuflaje con la tierra, con el barro. 
Podríamos preguntarnos: ¿qué arrastran estas masas de cuerpos, estas 
masas de agua extrañas, sexo-disidentes? ¿qué erosionan y moldean 
ante su paso? ¿qué registro dejan? ¿qué importancia tiene la danza, lo 
coreográfico, dentro de este moldeamiento colectivo? 

Coreografia transtemporal i llinatges queer Busseig 3 – 2025

 http://www.caladona.org/grups/uploads/2008/11/mujeres-guadiana.pdf


9 10

¿Qué arrastra o quién se arrastra?

Entendiendo drag como arrastre, como esos cuerpos que arrastra el río, 
como aluvión, planteo las “temporalidades del arrastre” como aquellas que 
en su esfuerzo por generar continuidades y vínculos con el pasado deben 
realizar un esfuerzo físico, un arqueamiento corpo-temporal que implica ese 
“sentir hacia atrás”, como lo llama Heather Love7. Partiendo de esta palabra 
y junto con Lucía Egaña, probamos a hacer ejercicios de escritura mientras 
nos arrastrábamos a nosotras mismas o a otros objetos. Estos movimientos 
ocurrieron en un espacio público compartido con otras personas que 
jugaban, paseaban y trabajaban. Gracias a este ejercicio, la connotación 
y materialidad de esta palabra y esta temporalidad comenzaron a hacerse 
evidentes. Lo primero que llamó mi atención como archivera que soy, es 
que en mis movimientos me llevo conmigo pequeños palos, hojas, restos 
de basura, piedras, plumas de paloma, dándome cuenta de que el arrastre 
es además un movimiento que me vincula con el entorno y con elementos 
más que humanos. Arrastrar, compruebo, es en sí mismo una práctica de 
recolección, genera pequeños archivos.

Tradicionalmente el verbo que asociamos con el archivo es el de guardar. 
Una acción, un movimiento, que moviliza coreográficas de conservación 
y accesibilidad específicas. Tras estos encuentros, quiero proponer otro 
verbo, el de arrastrar, y otra metodología, “la arrastrada”, como forma de 
experimentación espacio-temporal en archivos especialmente sensibles 
al cuerpo, como los sexo-disidentes, pero también los que contienen 
genealogías e historias de danza. Arrastrar el archivo, en tanto que 
memoria, es algo que ya hacemos y que la danza hace continuamente a 
través de la interpretación de partituras del pasado, ejercicios interpretativos 
que conectan la escritura con el cuerpo o a través de la evocación de 
piezas del pasado que habitan nuestras somatecas a través de nuestros 
recuerdos. La partitura coreográfica hace este tipo de arrastre, trae el 
pasado al cuerpo. Muestra que el archivo del cuerpo es uno que arrastra el 
pasado. La pregunta sería, ¿nos atravemos a que el archivo físico, como 
repositorio documental de muchas de estas genealogías queer de la danza 
sea también uno atravesado por metodologías del arrastre? Como un 
aluvión, como un temporal, es momento ya de que el cuerpo tome presencia 
y relevancia en el archivo. Permitiendo que nos arrastremos, que utilicemos 
metodologías que requieren esfuerzo, tirones y tensiones, que nos hacen 
bajar al suelo, al lodo, que son contagiosas y dan importancia al contagio 
como forma de vulnerabilidad y apertura del cuerpo. 

Coreografia transtemporal i llinatges queer Busseig 3 – 2025

 7. Love, Heather (2007) Feeling backwards, Duke University Press, Durham.

Dar lugar a un archivo del arrastre como espacio de experimentación 
y activación corporal de las memorias y linajes queer también en la 
disciplina de la danza. Arrastrar la temporalidad con el gesto como unidad 
de detenimiento, comprensión y distorsión de la crononormatividad 
plantea formas de vinculación erotohistoriográfica con el pasado donde el 
movimiento y la danza se tornan imprescindibles. 


